

لنسی رجلاں میں پہ، ص ۱۳ سورہ اعراف میں آیت "لَهُ أَسْتَوْكَ عَلَى الْعَرْشِ" کے حاشیہ میں ہے "وروى البهقى عن أبي حيفة أن الله في السماء دون الأرض وعنه وقال من آثار الله في السماء فقل لا كثراً...". اس آیت اور حاشیہ کی روشنی میں "الله تعالى كیاں ہیں" کا اہم سنت و الجماعت کیا جواب دینی تھیں بالفاظ دیگر۔ این ادالتوں میں چیز ذات والقدفات؟ زید کا اس بارے میں پیر ناصرہ ہستیہ اللہ درب العزیز ذات کا اعتبار سے عرش برپیں اور علم وقدرت کے اعتبار سے فرج گھمہ ہے۔

وقدرت حساب درست کے انتہا زات و صفات کے اعتبار سے ہر جگہ موجود ہیں۔  
 ۱) عمرو کیتا ہیکہ اللہ تعالیٰ ذات و صفات کے اعتبار سے ہر جگہ موجود ہیں۔  
 ۲) بکر اس بارے میں کہتا ہے کہ یہ تو یعنی ماز عقل ہے کہ اللہ فر جگہ موجود ہو۔ اس میں چند خرابیاں  
 ہیں ۱) اللہ تو لازماً اور لامکان ہیں تو یہ کیسا نکہ ہر جگہ ہیں، یہ تو مکان سے مقید کر دیا ہے۔  
 اور اللہ رس سے پاک ہیں۔ ۲) اس سے اللہ تعالیٰ کی طرف بہت سی قبیح چیزوں کی نسبت  
 ہو گئیں۔ اللہ بیت الحلاو میں بوقت فراغت اور غسلخانے میں بوقت عشل، ساتھ ہو گئے۔



دریافت طالب امور

- ① امام صلیب کی عباروت کی تو صبح ہے؟
- ② احسنت و الحادث کا سلک اے این اللہ من حیث الراحت والصقات؟
- ③ زید، مگر و خلد کے مقامات میں سے کوئی محیک ہے؟
- ④ غار ثور میں حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کو قلع دینے ہوئے اپنے مددوں کی  
امانی حضرت مولانا ناصر عینی رہی۔ میں جو معیت کا ذکر ہے اسے  
کلم کیا گیا ہے۔ تو وصال ہو چکی باری تعالیٰ کی خبر نہ اتے اسے میں  
معینہ و صدقت الرؤوف کیا ہے اور یہ کم کا عینہ ہے۔
- ⑤ اگر یہ کہہ دیتا کہ جو عقیدہ احسنت و الجماعت کا ہے وعی میرا ہے۔ میں  
آخر میں یہ واضح رہ دیتا لفڑی ہے۔

پا رعنیہ حیدر اشراقی مکانِ مزبان، جهات او نشیرہ و نشیل سے پار ہے، اور اس کی تابع میں خود کرتا نہ طمع و سماجت کو نہیں بھے، منصور حرف پر راست پافت کرنے پر کام کمالِ متعینہ کیا۔

② جسم کے بارے میں زیرِ کا یہ عقیدہ ہے کہ جتنی بیشہ جسم میں رہیا۔ حارثہ جنم سے فنا کرنے پر کارہ سے لے لے جسے اگر ختم ہو جائے تو میرا کیا جائیکا ان کا بھلا ہی جو کا۔ ایسا کہنے اور عملہ اسلام کوں کے پھیلانے والے باریمیں کیا حکم ہے؟

③ جنت میں ہر جی کی خواہشیں پوری کی جائیں گے لہذا اگر تو جنت کے حسن و نعمتیں بیان کرنے والا اگر باغہ سے کام کے اور مہالغہ بھی ایسا کہ جو خبر و اثر کے خارج اوصاف والیات سے باہم آئے اور جب اس سے حوالہ دریافت کیا جائے تو کہے "وَكَمْ حِينَهَا مَا تَشَاءُ هُنَّ الْفَاسِلُمُ وَلَمْ يَنْبَغِي مَا تَتَعَوَّنُ" تو ایسا راتا کیا ہے؟ مثلاً بیانِ رنا کروں۔ چنانکہ نہریں بسوار کے دیوار۔ اور عجمیوں کے حسن کے لیے دلکش منظر بیان کئے خلک اُن کے تحریر کرنے سے خالی ہے۔

مولانا حبیب اگزارش ہیکر اپنے فتحی مکاتب میں لمحات اسی صبغت کے نزدیک  
انتقیان پر شفتت زمکن مستخر و شکور زمایں۔

فقط واللہ  
محمد ارشاد۔ شریعت احمد۔ محمد نخان (کھوجو)  
محمد عزیز راستہ عزیز  
۱۳ ربیع الاول ۱۴۲۸



(جواب منسلکہ ورق پر ملاحظہ فرمائیں)

## الجواب حاملاً ومصلياً

مذکورہ سوالات اور مباحثت میں سے اکثر ایسے ہیں جن کے جواب پر دین کا کوئی علی حکم موقوف نہیں، ان مباحثت اور تفصیلات کے بارے میں قبر اور آغرت میں سوال نہیں ہوگا، لہذا ایسے سائل سے گزینہ کرنا چاہئے اور اپنے اوقات کو ایسے سائل کے معلوم کرنے میں صرف کرنا چاہئے جن کا براہ راست تعلق علی زندگی ہے، اس تہذید کے بعد آپ کے سوالات کے جوابات حسب ذیل ہیں۔

① صورتِ مسئولہ میں امام صاحب رحمہ اللہ کی اس عبارتِ «اَحْلُّمُ فِي السَّمَااءِ دُونَ الْأَرْضِ» کی نسبت اگر امام ابوحنیفہ رحمہ کی طرف کسی سند صحیح سے ثابت بھی ہو تو وہ ایک خاص واقعہ سے متعلق ہے جسیں جہیلوں کے عقیدہ پر رد مقصود ہے (جب کی عربی عبارت آگئی آئی گی)، اسیں امام صاحب نے اس بات پر قرآن و حدیث کے ظاہری نصوص سے استدلال فرمایا ہے۔ مثلاً: «أَمْنَتُمْ مِنْ فِي السَّمَااءِ» [سورة المکدہ ۱۶]۔ «فَبِلِغِ ذَلِكَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ» فَقالَ: أَلَا تَأْمُنُونَ وَأَنَا أَمِينٌ مِنْ فِي السَّمَااءِ

[اخراج البخاری ۳/۷۲، کتاب المغائر]۔

«فَقَالَ لَهَا: أَئْنَ اَحْلُّكُمْ مِنْ فِي السَّمَااءِ قَالَتْ: فِي السَّمَااءِ قَالَ مَنْ مِنْ أَنْهَا مُمْنَنٌ فَأَعْتَقْتُهَا» [مسلم ۲۰/۷۰، کتاب المساجد]۔

منْ بَنِي الْذِي فِي السَّمَااءِ تَقْدِيمُ أَسْكَنَ الْمَدِيثَ [ابوداؤه ۲/۱۵۵، کتاب الطب]۔

«أَنْجَمْتُمْ فِي الْأَرْضِ يَرْجِمُكُمْ مِنْ فِي السَّمَااءِ» [ترمذی - ابواب البر والصلة]، وغیرہ، ان نصوص کے حقیقی معنی سے کوئی کلام نہیں کیا گیا ہے، جہاں تک دوسری عبارت کا تعلق ہے، «مِنْ اَنْكَارِ اللَّهِ فِي السَّمَااءِ خَقَدَ كَفَرَ» تو یہ اسلئہ صحیح ہے کہ اس بات کے انکار سے مذکورہ بالا آیات اور احادیث کا انکار لازم آتا ہے۔ اب مذکورہ بالا نصوص کے بارے میں (جاری ہے ۴۰۰)

اہل السنۃ والجماعۃ کا یا عقیدہ ہے، اس کی تفصیل آگئی۔

و فی کتاب الاسماء والصفات للبیهقی (۱۷۰/۲) طبع کتب بیروت۔

و اخبرنا ابویک بن الحارث الفقيہ انا ابو محمد بن حیان أنا احمد بن جعفر ابن نصر

شایعی بن یعلیٰ قال: سمعت نعیم بن حماد يقول: سمعت نوح بن ابی میریم

اباعصمة يقول: کنا عند ابی حنینہ اول ما ظهر اذ جاءته امرأة من ترمذ كانت

تجالس جھماً، فدخلت الكوفة فاظنی أقل ما رأیت عليها عشرة آلاف من

الناس تدعوا الى رأیها فقيل لها: ان ههنا رجل قد نظر في المعقول يقال له

ابوحنینہ فاتته فقالت: أنت الذى تعلم الناس المسائل وقد تركت دیک؟

أین الہک الذى تعبد؟ فسکت عنہا ثم مکث سبعة أيام لا يجيبها ثم خرج اليها

وقد وضع كتاباً: ادله تبليک وتعالیٰ فی السماء دون الترض. فقام لعرج:

أرأیت قول ادله عزوجل «وهو معلم» قال: هو كما تكتب الى الرجل أنى معك

وأنت غائب عنه۔ قلت: لقد أصاب ابوحنینہ فی ادله عنہ خیماً فی عن ادله

عزوجل من الكون فی الترض وفیما ذکر من تاویل الآیة وتبیع مطلق السمع فی

قوله: ان ادله عزوجل فی السماء ومراده من ذلك وادله اعلم ان صحت المکاینة

عنہ ما ذکرنا فی معنی قوله: ألم نحن من فی السماء۔

صورت مسئولہ میں مأین ادله من حيث الذات والصفات کے جواب میں ②

اہل السنۃ والجماعۃ کا عقیدہ، علامہ مولانا محمد ادیس کاندھلوی رحمہ اللہ کی کتاب [عقائد الاسلام]

سے مختصر ذیل میں نقل کیا جاتا ہے۔ (تفصیل کے لئے مذکورہ کتاب کی طرف رجوع کیا جاسکتا ہے)

چنانچہ حضرت لکھتے ہیں؛

• خدا تعالیٰ کے لئے کوئی مکان اور زمان اور جہت اور سمیت نہیں کیونکہ وہ

(باری ہے ۰۰)

غیر محدود ہے اور مکان اور جہت محدود کے لئے ہوتے ہیں اور مکان اور زمان ممکن کو احاطہ کئے ہوتے اور گھیرے ہوتے ہوتے ہیں۔ اور اللہ تعالیٰ ہی سب کو محیط ہے، زمین اور زمان اور کون و مکان سب اسی کے خلوق ہیں اور اس کے احاطہ قدرت میں ہیں، کان احلہ، ولم یکن شی غیرہ یعنی ازل میں صرف خدا تعالیٰ تھا، اس کے سوا اور کوئی چیز نہ تھی۔ اسی نے اپنی قدرت سے زمین اور زمان اور ممکن اور مکان کو پیدا کیا جس طرح وہ مکان اور زمان کے پیدا کرنے سے پہلے بغیر مکان اور بغیر جہت کے تھا اب بھی اسی شان سے ہے جس شان سے وہ پہلے تھا۔ ہو ان کما کان۔

نیز جہات امور اضافیہ اور نسبیہ میں مثلاً فوق اور تحت اور یمن اور شمال یہ سب چیزیں حادث ہیں نسبت کے بدلنے سے ان میں تغیر و تبدل ہوتا رہتا ہے ایک شی کسی کے اعتبار سے فوق ہے اور کسی کے اعتبار سے تحت ہے پس یہ کیسے ممکن ہے کہ حق تعالیٰ ازل میں کسی جہت یا سمت کیسا تھا مخصوص ہو جہت اور سمت حادث کے لئے ہوتی ہے از لی کے لئے نہیں ہوتی، پس ثابت ہوا کہ اللہ تعالیٰ کے لئے نہ کوئی مکان ہے اور نہ کوئی جہت ہے اور نہ کوئی سمت ہے مکان اور جہت اور سمت تو محدود اور متناہی کے لئے ہوتی ہے اور اللہ تعالیٰ کے لئے نہ کوئی حد ہے اور نہ کوئی نہایت ہے۔ ۴  
این جہاں محدود آن خود یحد است

اس کی ہستی سمت اور جہت اور مکان اور زمان کی حدود اور قیودت پاک ہے لہذا خدا تعالیٰ کے متعلق یہ سوال نہیں ہو سکتا کہ وہ کہاں ہے اور کب سے ہے اس لئے کہ وہ مکان اور زمان سب سے سابق اور مقدم ہے۔ مکان اور (جاری ہے ...)



زمان سب اس کی ملوق ہے وہ تو لامکان اور لازمان ہے، اس کی بھستی مکان اور زمان پر موقوف نہیں بلکہ زمان اور مکان کی بھستی اس کے

ارادہ پر موقوف ہے۔ [عقائد الاسلام۔ ۳۸، ۲]

صورتِ مسئولہ میں زید، عرو اور خالد کے عقائد کے بارے میں حکیم الامت ③

حضرت تھانوی رحمہ اللہ کی کتاب امداد الفتاوی (۲۲، ۲) سے ایک مختصر اور جامع تبصرہ نقل

کیا جاتا ہے جو انہوں نے ایک ایسے ہی سوال کے جواب میں تحریر فرمایا ہے:

»مسئلہ نازک ہے عقولِ متوسط اس کی تحقیق سے عبور نہیں، اس

لئے اس میں بحث بھی جائز نہیں، خصوص تحریر تو بالکل کافی نہیں۔ جواب

تو اتنا ہی مصلحت تھا مگر آپ کے شوق و فہر کا تقاضا باعث ہوا کہ کچھ مختصر

اور سلیس لکھو ہی دوں۔«

آخر عرو اور خالد کے عقیدہ پر فرقہ اول اور زید کے عقیدہ پر فرقہ ثانی کا نام دیتے ہوئے حضرت

لکھتے ہیں:

»دولوں فرقہ کے مقولہ مبہم اور محتاج تفسیر ہیں، فرقہ اول کی اگر یہ مراد ہے

کہ اللہ تعالیٰ ہر جگہ مثل ہوا کے پھیلا ہوا ہے اور بھرا ہوا ہے تب تو غلط ہے

کیونکہ اس سے لازم آتا ہے کہ اللہ تعالیٰ مکانی ہو۔ دوسرے مکانیات سے

صرف یہ امتیاز ہو گا کہ اوروں کا مکان محدود ہے اور اللہ تعالیٰ کا مکان

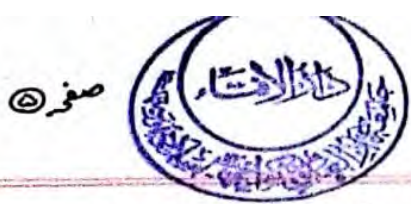
غیر محدود، سو مکانی ہونا چونکہ احتياج الی المکان کو مستلزم ہے اور

احتیاج سے حق تعالیٰ نہ ہے اس لئے مکان سے بھی نہ ہے بلکہ غور کیا جاوے

تو اس میں دوسرے مکانیات سے بھی زیادہ احتياج ثابت ہوئی کہ اور تو

ایک ایک مکان کے محتاج ہوں گے اور وہ ہر مکان کا نعموذ بادلہ۔ اگر یہ

(جاری ہے ...)



مطلوب ہے کہ اس کی تجلی جیسی کہ اس کی ذات متوہ کے شان کو نیبا ہے عرش کے ساتھ خاص نہیں جیسے عرش پر ہے، اسی طرح نبیر عرش پر ہے سو یہ مسئلہ کسی نقل قطعی الدالہ یا کسی دلیل عقلی کے خلاف نہیں، بعض

صوفیہ اس طرف گئے اس لئے اس کے قاتل ہونے کی گنجائش ہے، بعض

آیات و احادیث کے ظاہری الفاظ بھی اس پر پسپاں ہیں۔ مثلاً وہو

معکم اینما کنتم اور ترنی کی حدیث ہے: لو ولیتم حبلہ الی الارض

السفلی لهبط على ادتفوهم مثلهما اور اگر ان میں تاویل کی جائے تو تاویل

دوسری جانب بھی ہو سکتی ہے مثلاً عرش کا کسی تجلی عام کے ساتھ کسی خاص

تجلی سے بھی مترف ہونا و نکوہ لیکن جو شخص اس کا قاتل ہو بوجہ قطعی

نہ ہونے کے دعیراً احتمال رکھنا بھی اس پر واجب ہے۔ اسی طرح فریق ثانی کی

اگر یہ مراد ہے کہ عرش حق تعالیٰ کے لئے مکان اور حیز ہے تو مکانیت کا انتفاء

اجھی معلوم ہو چکا ہے بلکہ ایک معنی کر مکان مذکورہ سابقہ سے بھی اس میں

زیادہ لفظ لازم آتا ہے، کیونکہ اپر تو مکان غیر محدود کا ذکر کیا گیا تھا جو

فی الجملہ عظمت کا مشعر ہے اور یہاں تو عرش سے بھی اس کا فاٹا ہونا

لازم آتا ہے اور اگر یہ مراد ہے کہ اس کی کچھ خصوصیت عرش سے ایسی ہے

جو ادراک و فہم سے عالی ہے تو ظاہر نصوص کی موافق ہے جیسے کہ سوال میں

ایسی نصوص کی طرف اشارہ بھی ہے اور یہ صب خلاصہ ہے اقوال منقولہ کا باقی

اسلم بھی ہے کہ اس میں گفتگو نہ کی جاوے اور حقیقت کو خدا تعالیٰ کے سپرد

کیا جاوے۔ فی التفسیر المظہری تحت قولہ تعالیٰ: ثم استوى الى السماء... و

الصوفية العالية كما اثبتوا معيلاً لا يكفي لها... الى قوله... اذلک اشتغل تجلياً

(جلد اول)

خاصاً رحمناً على العرش . وفيه تحت قوله تعالى : مع الصابرين . بل معينة

غير متكيفه فيتضح على العارفين ولن يدرك كنهه الخ . وفيه تحت قوله تعالى

يأتمهم الله في ظل الإيمان به وتفويض إلى الله تعالى والتحاشى عن البحث فيه  
وهو حوصلة السلف الخ » .

۳ اس سلسلہ میں منسلکہ فتویٰ ملاحظہ ہو جو کہ حضرت مولانا مفتی محمد تقی  
عثمانی مظلوم العالی نے ایک مستفسر (مولانا اسلم) کے سوال کے جواب پر تبصرہ کے طور پر تحریر فرمایا ہے۔  
۴ اسکا خلاصہ یہ ہے کہ گونہ کنات موجود ہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ان کو وجود

بخشائے مگر وجود حق کے مقابلہ میں ان کا وجود نہایت ناقص وضعیف و تغیر ہے، اسئلہ  
ممکنات کے وجود کو اللہ تعالیٰ کے وجود کے مقابلہ میں عدم کہیں گے جب یہ کا عدم ہوا تو وجود  
معتدلہ ایک ہی رہ گیا، یہی وحدۃ الوجود کے معنی ہیں کیونکہ اسکا الفظی ترجیح ہے وجود کا  
ایک ہونا سو ایک ہون کے معنی یہ ہیں کہ گو دوسرا ہے سہی مگر ایسا ہی ہے جیسا نہیں ہے  
اسکو مبالغۃ وحدۃ الوجود کہتے ہیں۔ اس سئلہ کو مرتبہ تحقیق علمی میں توحید کہتے ہیں اور  
جب سالک کا یہ حال ہو جائے تو اسی مرتبہ کو مفتاح کہتے ہیں۔ (ماخذ ذکر شریعت و طریقت

التحقیقی ص ۲۱ بنقل از تجویب م ۳۹)

۵ صرف یہ کہنا کہ جو عقیدہ اہل السنۃ والجماعۃ کا ہے وہی میرا عقیدہ ہے  
تفصیل معلوم نہ کرنا کافی ہے۔

۶ زید کا على الاطلاق یہ کہنا کہ جہنم ہمیشہ جہنم میں رہیگا۔ صحیح نہیں کیونکہ  
گناہ کار مسلمان جو جہنم میں جائیں گے وہ نزا کائی کے بعد بالآخر جہنم سے نکالے جائیں گے  
اور یہ کہنا کہ میں اللہ جہنم کے فنا کرنے پر قادر ہے لہذا جہنم اگر ختم ہو جائے تو میرا کیا جائے کا  
ان کا جلا ہی ہو گا۔ اگر اسی کہنے سے مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ جہنم کو فنا کر سکتا ہے  
(جاری ہے ...)

تو اس میں کوئی شک نہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ اسکے فنا کرنے پر قادر ہے، البتہ اگر اس کے بعد  
تھے مذکورہ شخص کا یہ مطلب ہے کہ اللہ تعالیٰ کسی وقت جہنم کو فنا کر دیں گے تو یہ کہنا غلط  
ہے، کیونکہ یہ بات ثابت ہے کہ اللہ تعالیٰ جہنم کے فنا کرنے پر قدرت رکھنے کے باوجود  
یہ بات نہیں چاہیے کا کہ جہنم فنا ہو جائے، اسلئے کافر جہنمیوں کو کبھی نکلنا بھی نصیب  
نہیں ہوگا (بیان القرآن ۱۴، ۶۲)۔ لہذا اگر دوسرا مطلب ہو تو اس عقیدہ کی اصلاح ضروری  
ہے، اور اس عقیدہ کے پھیلانے اور ایسے الفاظ کے کہنے سے اجتناب کرنا ضروری ہے۔

و في تفسير ابن كثير (٢٣٣، ٢) دار الكتب، بيروت.

«خَلَدِينَ فِيهَا مَا دَمْتَ السَّمُوَاتِ وَالْأَرْضَ الْمَامَشَاءِ بِكَ الْإِيَّاهُ قَالَ: وَلَيَقِيَ

بعد ذلك في النار الامن وجب عليه الخلود فيها ولا محيى له عنها وهذا

الذى عليه كثير من العلماء قدماً وحديثاً في تفسيره ذكره الایة الكريمة».

وفي التفسير الكبير (١٨، ٥) دار الكتب، بيروت.

«وَالْجَمْهُورُ الْعَظِيمُ مِنَ الْأَمَّةِ هُنَّا قَدْ اتَّفَقُوا عَلَى أَنْ عَذَابَ الْكَافِرِ دَائِمٌ».

وفي هامش بیان القرآن (۱۴، ۶۳) میر محمد کراچی.

«وَأَنْتَ تَعْلَمُ خَلْوَةَ الْكُفَّارِ مَا اجْعَلَهُ الْمُسْلِمُونَ وَلَا عَبْرَةَ بِالْخَالِفِ وَالْقَوَاطِعِ

اکثر من ان تتصدى ولَا يقاوم ولَا يحده کثیر من هذه الاخبار ولتحليل في الاية يعملي ما يقول المظلف».

صورت مسئولہ میں آیت کریمہ (ولکم فیہا ماتشتهی انفسکم ولکم فیہا ما  
تدعون) سے استدلال کرتے ہوئے جنت کے ایسے حسین مناظر اور نعمتوں کا بیان کرنا جو قرآن  
و سنت سے ثابت ہیں جائز اور مستحسن ہے، البتہ اس میں حدستہ زیادہ مبالغہ آرائی سے  
چنانچاہیتے، اسی طرح جنت کی نعمتوں کے بیان میں ایسی چیزوں کے ذکر سے جو جنت  
کے شایان شان نہیں، قرآن و سنت میں انکا ذکر نہیں، بلکہ کھٹکا اور حیرت سمجھی جاتی ہے،  
(جلدی ۷۷۷)

صفحہ ①

اجتناب کرنا چاہئے کیونکہ جنت میں ایسی چیزیں نہیں ہیں اور نہ ہی ایسی چیزوں کی خواہش اور طلب جتنی لوگوں کے دل میں پیدا ہوتی ہے۔

وفي التفسير الكبير (٢٦، ٨٢) طر الكتب، بيروت.

· تحت قوله تعالى: ولهم فِيهَا مَا تَشْهَى انفسكم. الآية. قال: ويطبلون

فلا طلب لهم وتقريره هو ان يكون ما يدعون بمعنى ما يصح ان يطلب ويدعى.

وفي تفسير القرطبي (٤٢، ١٥) طر الكتب العربي، بيروت.

· وقيل: المعنى ان من ادعى منهم شيئا فهو له، لأن الله تعالى قد طبعهم

على ألا يدعى منهم احد الاما يحمل ويحسن أن يدعوه، والله سبحانه وتعالى اعلم

عبدالستار عبداللطّه

دار الفتاء دار العلوم کراچی

١٤٢٩، ١، ١٣

الله - صاحب  
بذر و زهر غفرانه  
١٤٢٩ / ١ / ١٣

الجواب  
مجمعۃ الرأی  
ص ۱۳ - ۲۹

ابا - صاحب  
بر عبد العالی  
١٤٢٩ / ١ / ١٣



# رجسٹر نقل قتاوی جامعہ دارالعلوم کراچی

| عنوان | تبویب | مضمون سوال و جواب | نام و پیشہ         | تاریخ                         | اصل قتاوی | فتویٰ نمبر | رجسٹر نمبر |
|-------|-------|-------------------|--------------------|-------------------------------|-----------|------------|------------|
|       |       |                   | ۵۔ ابن حشر         |                               |           |            |            |
|       |       |                   | ۶۔ خادم شریون      |                               |           |            |            |
|       |       |                   | ۷۔ مسلم شریون      |                               |           |            |            |
|       |       |                   | ۸۔ ترمذی شریون     |                               |           |            |            |
|       |       |                   | ۹۔ معاوف السن      |                               |           |            |            |
|       |       |                   | ۱۰۔ مراتات المذاہب |                               |           |            |            |
|       |       |                   | ۱۱۔ درس ترمذی      |                               |           |            |            |
|       |       |                   | ۱۲۔ براقت و جواہر  |                               |           |            |            |
|       |       |                   | ۱۳۔ نبراس          |                               |           |            |            |
|       |       |                   | ۱۴۔ لمیں اللمیں    |                               |           |            |            |
|       |       |                   | ۱۵۔ غنیٰ الطالبین  | ۱ : ۱۵۳ ، ۱ : ۱۵۴             |           |            |            |
|       |       |                   | ۱۶۔ احمد الفتاویٰ  | ۳۲۰۳۱ ، ۳۲۰۳۲ ، ۳۲۰۳۳ ، ۳۲۰۳۴ |           |            |            |

ابسم الشاملین الرہیم  
الحمد لله وكفى وسلام على عباده الذين اطمئن

(مالجہ)

اعذر نے مولانا ناصر سلمہ حاجی کے استندا کے حوالے سی مولانا علامت اللہ بنما  
استاذ ورثیق دارالدقائق دارالعلوم کراچی کی خیر رکا مرکز کیا۔ بیشتر مجموعی پڑھو  
استاذ اللہ بنما رضوی ہر ہنساب اور طالب حق اپلے آ کافی۔ ~~اللهم لا يحيي من يحيي~~  
ضرعہ وحیت سے کہ اللہ تعالیٰ کی صفات کی کہنے انسانی عقول کے ذرا کر سے ما و باتے لہذا  
ہر سی خوفنگ نہیں اور اُسی عالم کے سچے معرفہ وحی کیتھیں نہیں اسی لیے اسکے  
بنتیں ہیں فتنے سیدہ ابوبکر بن موسیٰ۔

جنانک حقيقة مسئلہ کا اعلان ہے، وہ ہے کہ فرار، وحدت کی لمحہ میں اللہ تعالیٰ  
کیلئے لدھن ایسی صفات تابوت کی لگتی ہیں جنکو اپنے معرفہ ظاہری یعنی محکمل  
کرنے سے تشبیہ و تہییں کا شہبہ ہوتا ہے جو حسین سے ذاتِ باری تعالیٰ باحاج  
نہیں اور بیکری، لہذا سلف کا طلاقہ ہے کہ ایں لہو وہ در پراسک طرح  
ایمان لہ را حاصل ہیں وہ وارد ہوں، اور انکے معنی مراد اور انکی کیفیت  
کو اللہ تعالیٰ کو حوالے کیا جائے، اور اسکیں ہ سور و حوض اور اسکی لہنہ کی  
حلاش سے پرہز کیا جائے۔ ان لمحوں میں مارے ہیں ساف ہے جو منتظر ہے  
کہ آمروہا بلا کیف، اسکا بھی مرطلب ہے۔

اب یا لمحوں دو قسم کیں، ایک قسم وہ ہے جسیں اللہ تعالیٰ

کہلئے "استوار علی الحریث" کا اثبات کیا گیا ہے، اور دوسری وہ

# رسیط نقل فتاویٰ جامعہ دارالعلوم کراچی

صوبی  
127

توبیع  
عنوان

مضمون سوال و جواب

نام و تاریخ  
متضمن  
فتاویٰ

حسین "ھو، مکما بیکارتم" اور "ات اللہ بکل شیئی محیرا"  
اور "اگاہ، رجھر این ما کا دا" اور "محبوبہ من  
صل الورید" دیکھ دارد جو اسے۔ مسلمانوں کی اکثریت دونوں  
قسم کی نظر میں اسی بات کی قائل ہے کہ "امر وہا بلا کیف"  
لیکن ان تمام نظر میں براسی طرح ایمان رکھا جائے جیسے وہ واردِ حکم  
اور پیغام رکھا جائے کہ اللہ تعالیٰ کیلئے "استداء علی الرشی" ہی ثابت ہے۔

اور "ھو سبھما بیکارتم" اور "بکل شیئی محیرا" وغیرہ بھی ذات سے  
حسین کا لقا ہنا ہے کہ وہ برجیگ مرجد ہو۔ لیکن حسر، طرح استداء علی الرشی  
کی کیفیت معلوم نہیں، اسی طرح برجیگ مرجد ہونے کی تعریف بھی معلوم  
نہیں، اور حسر، طرح استداء علی الرشی کا یہ مطلب لینا درست ہے اس سے کہ  
حسر عرش پر اس کا تکن احیام کی طرح ہے، یا اس کا نزول الہ اسماہ الرشی  
(سماں اللہ) احیام کی طرح حلیم، نکان، الہ، کان کو مستلزم ہے، اسی طرح  
"ھو معموم" اور "بکل شیئی محیرا" کا یہ مطلب لینا کھلی دیتے  
ہیں، کہ وہ (سماں اللہ) مختلف ائمۃ میں، حملہ لئے ہوئے ہے، بلکہ  
حسر، طرح استداء کی کیفیت ہے اسے، اسکی طرح برجیگ  
مرجد و بھرپا ہونے کی کوئی نسبت ہوئی نہیں ہے، دونوں کے ساتھ  
ایک ہی جیسا مسئلہ ہے کہ ناطق کہ امر وہا بلا کیف۔

لیکن اس غرض خلافت علیاً نے (مشائی علامہ ابن تیمیہ وغیرہ) استداء  
حاصل ہوئے تو یہ فرمایا کہ "امر وہا بلا کیف" لیکن "ھو معموم"  
یا "مکہ" یا بکل شیئی محیرا وغیرہ میں "امر وہا بلا کیف"  
حاصل ہونے کے بجائے تاویل کا راستہ اختیار کیا، اور فرمایا  
کہ محنت سے مراد محنت علمیہ یا محنت نصرت ہے، اور احادیث  
کو دادھکہ ہعلم وقدرت ہے۔ اور عجیب بات یہ ہے کہ ان اگر اپنے  
تھکان نے "استداء" وغیرہ میں تاویل کا راستہ اختیار کیا تو  
رسانہ حکمی کی طرف منسوب کیا گیا، لیکن حود "مکہ" رکھدا  
ہے کا دھیل، کا دستہ اختیار کیا ہے اس پر کوئی امراض نہ کہا گیا۔

# رجسٹر نقل قتاوی جامعہ دارالعلوم کراچی

| مع رجسٹر نمبر | نام و پتہ |
|---------------|-----------|-----------|-----------|-----------|-----------|
| فتویٰ نمبر    | نقل قتاوی |
|               |           |           |           |           |           |
|               |           |           |           |           |           |

مضمون سوال و جواب

مضمون سوال و جواب

حالت اگر دوسرے کسی کو اصرار میں تاویل / نکراہی نہیں ہے تو  
پہلی قسم کی لفظیں میں تاویل نکراہی کیوں نہیں ہے  
لہذا مستدل بات یہ ہے کہ ان تمام زصول میں آقواف، امور و مأموریت  
بلا کتف اور ہے لفظ تاویل نہیں مذکور ہے اس کی وجہ  
یا خروج عن اصل اول نہیں بلکہ جائز است، لفظیہ بار بھیم، تسطیل اور  
حدول کا معنی نہیں لفظ نکراہی ہے۔ اللہ تعالیٰ راجح نہیں ہے کہ دوسرے کسی  
کی لفظیں نہیں امور و مأموریت کا کتف ہے بلکہ اسی کا حاصل، اسی کے تاویل کی وجہ  
بلکہ ایک رکھا ہے اور برخلاف مرسود ہے اور تمیہ ہونے پر بھی  
بلا کتف رکھا گئے اسی میں ملاحتی ہے۔ واللہ سبحانہ ہم  
احترم و محب حق علیہ السلام

یکم جمادی الثانیہ  
خادم طلبہ دارالعلوم کراچی